
1 

 

Vater Teofil und die Beziehung zu dem lebendigen Gott – unser Vater 

 

Vor Kurzem schrieb mir ein junger Mann:  „... das schwerwiegendste Problem in unserer Kirche ist die 
Tatsache, dass  irgendetwas uns daran hindert, authentisch zu sein. Und eben deswegen überzeugt 
die  Predigt  nicht,  weil  jenseits  des  Grußes  <Grüß  Gott!>,  der  gemeinsamen  Mahlzeiten  der 
Gemeinden, die die Partys ersetzt haben, der byzantinischen Musik, die den Rock ersetzt hat, der 
Wände, an denen nicht mehr Posters, sondern  Ikonen hängen, etc.,  jenseits all dieser Tatbestände, 
viele  von uns unberührt   bleiben; der Gruß  <Christus  ist  in unserer Mitte>  gelangt nicht  in unser 
Bewusstsein.  Ich  kann  nicht  genau  sagen,  was  es  ist.  Eine  Blockade?  Ein Mangel  an  Reife?  Ein 
Steckenbleiben  in der Phase der <ersten Schritte>? Ein Mangel an Sehnsucht nach Gott?“ 

Obwohl  bereits  neulich  erwähnt, würde  ich  sagen,  dass  dieses  Problem  schon  so  alt  ist wie  das 
Christentum, wie die Menschheit selbst, und es beruht auf einer Schwachheit des Menschen, sich auf 
das Wesentliche  zu  konzentrieren,  sowie  auf  einer  orientierungslosen, manchmal  pharisäerhaften 
Aufmerksamkeit  für  die  Details.  So  schreibt  man  infolge  der  Leidenschaften,  von  denen  man 
bestimmt  wird,  den  Details  ein  übertriebenes  Gewicht  zu,  und  man  hält  die  Methoden 
fälschlicherweise  für  das  Ziel,  die Details  für  das Ganze,  das  Sekundäre  für  das Wesentliche,  den 
Egoismus für wahre Liebe, die Kommunikation für die Verbundenheit, die Formen für den Inhalt, das 
Behaupten  des  eigenen Willens  für  einen  Dienst Gottes,  die  religiöse  Ideologie  für  den Glauben. 
Erinnern wir uns nur daran, wie  im Himmel Adam den Apfel der Fürsorge für die Schöpfung vorzog, 
wie Esau sein Recht eines Erstgeborenen seinem Bruder  Jakob  für eine Schale Erbsen verkauft hat, 
wie die  Jünger unseres  Erretters, während Er über das unmittelbar bevorstehende  Ereignis  seiner 
erlösenden Opfergabe sprach – Ausdruck einer vollkommenen Selbstlosigkeit  im  liebenden Dienst – 
daran  dachten, wer unter ihnen der Größte sei. 

Vater Ioanichie Balan bat Anfang der 90er Jahre Vater Teofil, ihm Material über die Wiederbelebung 
des Mönchstums  zu  geben.  Er  antwortete,  etwas  enttäuscht  von  der  Lage  des  zeitgenössischen 
Mönchstums, dass er über nichts zu schreiben habe. Denn die Wirklichkeit zeige, nicht nur im Kloster 
Sambata, sondern auch  in anderen Klöstern, dass das, was eine monastische Gemeinde sein sollte ‐ 
also  eine  Gemeinschaft  von  Brüdern  oder  Schwestern  in  Christus  ‐  zu  oft  nur  bloß  ein 
Zusammenleben  von  Junggesellen bleibe: Die Mönche oder   Nonnen    versuchten  in den Klöstern, 
lediglich  ihre  eigenen Ansichten  über  den Glauben und das  Leben  zu  äußern,  eventuell  sogar  ein  
möglichst individualistisches und bequemes Leben  zu führen, in dem kleinere oder größere Mängel 
und Leidenschaften sich gut verstecken und pflegen lassen; und all das unter dem Vorwand, Gott zu 
dienen. 

Im  Hinblick    auf  den  priesterlichen  Dienst  bedauerte  Vater  Teofil,  dass  viele  Kleriker  keine 
Gottesmenschen  seien,  die  in  einer  engen  Beziehung  zu Gott  leben,  sondern    einfache  kirchliche 
Beamte.  Er  wollte  diesbezüglich  an  ein  Wort  erinnern,  das  Vater  Arsenie  Boca  an  die 
Theologiestudenten richtete: „Passt auf, damit ihr nicht Priester werdet bevor ihr Christen seid!“. 

Was das Leben der Laien anbelangt, stellte Vater Teofil traurig fest, dass diese oft aus eigennützigen 
Gründen zur Kirche gehen oder beten, dass sie religiöse Praktiken ausführen, ohne sie verstehen zu 
wollen,  nur weil sie von Gott etwas verlangen, oder Gott bitten wollen, sie für ihre Sünden nicht zu 
bestrafen. Sie verhalten sich Gott gegenüber, wie Vater Teofil sagte „wie gegenüber einem Spender – 
von  dem man  etwas  zu  verlangen  hat  ‐,  oder  einem  Terroristen  –  den man  fürchtet“. Der  Vater 
bedauerte ein Verhältnis zu  Gott aus einfacher Gewohnheit oder wegen Aberglaubens. Ich erinnere 
mich, wie er bei einer Beerdigung in der Gegend von Fagaras beobachtet hat, dass dem Verstorbenen 
eine Münze  in  die  Hand  gelegt wurde,  damit  dieser,  nach  lokalem  Brauch,  bei  den  himmlischen 
Zollämtern zahlen könne. Sehr traurig darüber, dass die Priester diese Gewohnheit nicht korrigierten, 



2 

 

hat der Vater den Gemeindepriester darauf aufmerksam gemacht. Die Antwort lautete, dass dies ein 
alter Brauch sei, den die Menschen nicht gerne aufgeben möchten. Dazu hat Vater Teofil folgendes 
gesagt: „ Wenn wir  (als Priester) nicht einmal die Kraft haben, solche Bräuche zu entwurzeln, dann 
haben wir überhaupt keine Kraft“  und „Unsere Christen halten von ihrem Glauben genau so viel, wie 
der Tote von der Münze“. 

Was  ist mit  uns  los?  In  unserem Wunsch,  oft  in  gutem Glauben, Gott  zu  dienen, werden wir  zu 
förmlich. Wir möchten das, was der eine oder  andere Heilige getan oder gedacht hat, kopieren, und 
wir vergessen dabei zuzuhören, was Gott uns im Hinblick auf unsere konkrete Lage zu sagen hat. Wir 
schaffen es nicht, die vielen Beispiele aus der Tradition der Kirche in unserem Leben neu zu denken 
und anzuwenden, und  sie nicht nur äußerlich,  formal  zu kopieren. Anstatt   uns Gott und unseren 
Mitmenschen  durch  die  Formen,  die  gut  und  vonnöten  sind,  anzunähern,  grenzen wir  uns  somit  
immer mehr  in unsere  eigene Welt  ab;  statt  selbstlos  zu werden, pflegen wir unsere  Selbstsucht; 
statt zu versuchen, Gottes Wille zu erfüllen, tun wir das, was wir entscheiden, dass es Gottes Wille 
sei;  statt  unsere  Verbundenheit    durch  den  Glauben wachsen  zu  lassen,  indem wir  uns  unseren 
Mitmenschen öffnen, richten wir Ideologien vor uns auf,  die unsere Lebenseinstellung einschränken, 
uns  von  Gott  entfernen  und  von  den  anderen  Menschen  abspalten.  Wenn  man  nicht  in  einer 
lebendigen Beziehung zu Gott und zu den Mitmenschen  lebt, beschränkt   man sich auf   äußerliche, 
oft heuchlerische Anpassung an bestimmte Normen  religiösen Verhaltens.  In   der gleichen   Weise, 
wie die   Gelehrten und Pharisäer aus der Zeit  Jesu,  töten wir das Leben ab um der Formen willen, 
statt die Formen im Dienst des Lebens zu nutzen. 

All  diese  Arten  vom  fehlerhaftem  Bezug  zu  Gott  charakterisierte  Vater  Teofil  durch  die  Formel: 
„gesellschaftlich in der Religion  leben, statt religiös  in der Gesellschaft“, das heißt, die Beziehung zu 
Gott  und  den  religiösen  Ausdruck  auf  eine  einfache,  inhaltlose  Praktik    zu  reduzieren. Mit  den 
Worten seiner Ehrwürden bedeutet dies: „Gottes Werk mit dem Gesicht auf die Menschen gerichtet 
zu  tun“. Wenn man,  zum  Beispiel,  betet,  um  gesehen  zu werden,  fastet,  um  gelobt  zu werden,  
bestimmte religiöse Rituale ausführt, nur weil die Sitte das vorsieht,  gut predigt, um Lob zu ernten, 
und  vieles mehr.  Nun,  ausgerechnet  dieser  Bezug  zu  Gott  im  Blick  auf  sich  selbst  oder  auf  den 
anderen, diese Reduzierung des Religiösen auf das Soziale und des Ziels auf die Mittel  ist es, was 
unser  religiöses Verhalten oft nur  förmlich macht,  rituell, ohne  Inhalt, ohne  Sinn und daher ohne 
Leben. 

Dieser  falschen  Weise,  das  Religiöse  zu  leben,  hat  Vater  Teofil  in  seinem  eigenen  Leben  eine 
lebendige Beziehung zu Gott entgegen gestellt, zu Gott, den er verstand, erlebte und sich vorstellte 
als  „Vater“,  als  „gütig  und menschenliebend“,  als  „Gott  der  Barmherzigkeit,  der  Gnade  und  der 
Menschenliebe“, der uns liebt, uns hilft, uns zu sich ruft, uns schützt, uns gegenüber gnadenvoll  ist, 
uns sogar anlächelt und uns einlädt, zurückzulächeln. Es wäre zu wünschen, wenn die Beziehung zu 
Gott durch Lächeln, als Ausdruck einer delikaten Vertrautheit der Liebesbeziehung zu  Ihm, bei den 
Christen  öfter  vorhanden  wäre.  Vater  Teofil  pflegte    ein  Wort  von  Vater  Serafim  Popescu  zu 
erwähnen: „Das Christentum ist Belebung, nicht Erstarrung!“  

Vater Teofil hat diese Vertrautheit  in der Beziehung zu Gott gewonnen, weil er, Mönch geworden, 
sich nicht begnügte mit der äußerlichen Anpassung an einen gewissen Lebensstil – sei er monastisch 
und  vollkommen  –,  sondern  neben  der  Einreihung  in  Formen,  großes  Gewicht  auf  die  lebendige 
Beziehung zu Gott   gelegt hat, den er als  liebenden und schützenden Vater wahrnahm. Vater Teofil 
hat immer seine Gedanken und Taten auf  Gottes lebendigem Wort aus den Evangelien abgestimmt. 
Als man  ihn  fragte, wie  er  abends  agiere, wenn  er müde  ist und  seinen Gebetskanon nicht mehr 
erfüllen kann, antwortete er ganz unförmlich, dass nachdem er ein kurzes Gebet gesprochen habe ,  
„gehe er schlafen“. Und er ging  tatsächlich schlafen. Am nächsten Tag aber stand er sehr  früh auf, 
sodass er zwei, drei Stunden  im Gebet, mit Lesen und Meditation verbringen konnte, bevor er zum 
Kirchengebet ging. Falls er abends an einer Konferenz teilnahm, die sich bis spät in die Nacht mit den 



3 

 

anschließenden Diskussionen und Beichten hinzog, sodass er keine Gelegenheit mehr zu beten hatte, 
war er der Ansicht, dass Gott von ihm den geleisteten Dienst annehmen werde, ohne dass Er von ihm 
das  verlange,  was  ihm  unmöglich  zu  erfüllen  gewesen  ist.  Er  blieb  ohne  Antwort  auf  manche 
Geständnisse  von Mönchen,  die  sagten,  dass  sie  noch  ihren Gebetskanon  von  ein  paar Monaten 
nachzuholen hätten, und konnte nicht glauben, dass Gott so etwas verlangen würde. Er sagte, dass er 
das  Jesusgebet mit  Freude  spreche, und  könne  sich nicht  vorstellen, dass Gott  ihn  tadeln würde: 
„Siehst  du,  Teofil,  du  hättest  noch  tausendmal  das Gebet  sagen  können,  das  hast  du  aber  nicht 
gemacht!“. Wenn  er  sich  beim  Gebet  an  ein  schönes  Gedicht  von Mutter  Teodosia  Zorica  Latcu 
erinnerte,  so  rezitierte  er  vor  Gott  das  Gedicht,  und  sagte  dann  „Oh  Gott, was  für  ein  schönes 
Gedicht, nicht wahr?“. Auf   Vater  Ioanichie Balans Frage, wie er gegen die Müdigkeit kämpfe – und 
die Worte  sind  im  rumänischen  Paterikon  enthalten  –  antwortet  Vater  Teofil  direkt:  „Ich  gehe 
schlafen“. Auf die Frage: „Welches Gebet sei am stärksten?“, auf die man gewöhnt ist zu hören, dass 
es das Mitternachtsgebet  sei, antwortete Vater Teofil: „Es  ist das Gebet, das dich am nächsten  zu 
Gott bringt“.  

Wie  würde  Vater  Teofil  zu  den  Sachverhalten  stehen,  die  unser  junger  Mann  in  seinem  Brief 
erwähnt? Wir merken  in  der  Tat  sehr  oft,  dass wir,  die wir  uns  gläubig  nennen,  überhaupt  kein 
Bewusstsein und keine Empfindung unserer Zugehörigkeit zum Leib Christi haben, oder zur Kirche, in 
die wir gerufen sind, eine Gemeinschaft der Brüder und Schwestern zu bilden, die in Verbundenheit 
leben. Was die Mönche betrifft, sagte Vater Teofil, dass diese leider nicht sehr viele soziale Tugenden 
hätten;  deren  Brüder  oder  Schwestern  seien  ihnen  oft  gleichgültig. Wenn  sich  zum  Beispiel  zwei 
Mönche gestritten hatten, trennten sie sich sehr leicht, gingen jeder in seine Zelle, die Tür hinter sich 
zuschlagend und ohne jede Nachsicht für den anderen. Somit kann die rein formale Art, sich auf den 
Anderen  zu  beziehen,  nicht  überschritten werden. Obwohl  die  Deontologie  in  der monastischen, 
klerikalen  und  auch  in  der  Welt  der  Laien  ein  bestimmtes  Verhalten  oder  bestimmte 
Höflichkeitsregeln  vorschreibt,  wie  der  Gruß  „Grüß  Gott“,  sind  diese  oft  inhaltslos.    Sie  werden 
ausgeführt oder erfüllt, ohne dass diejenigen, die sie benutzen, auch denken und empfinden, was sie 
sagen.  In Bezug auf die  „gemeinsamen Mahlzeiten der Gemeinden, die die Partys ersetzt haben“, 
erinnerte Vater Teofil an die Worte eines Vaters aus dem Paterikon, die an einen Menschen gerichtet 
waren, der als ehemaliger Senator pro Forma Mönch geworden war: „Du hast den Senator verloren 
und den Mönch nicht gewonnen“. Dies erwähnte Vater Teofil  im Hinblick auf die vielen Kandidaten 
zum Mönchtum,   die die Welt verließen,  ins Kloster kamen, das mönchische Gewand anzogen, sich 
aber nicht von dem monastischen Geist und Gefühl  durchdringen ließen. Wie oft passiert es leider in 
unserer Diaspora, dass die kirchlichen Patronatsfeste zu gemeinen Volksfesten reduziert werden. Das 
bedeutet,  dass  die  Menschen  das  Fest  der  Kirche  einfach  missbrauchen.  Sie  nehmen  dessen 
religiösen, christlichen Charakter nicht wahr, oder dieser interessiert sie  nicht, sondern sie benutzen 
das Fest als Gelegenheit, Zeit mit den anderen zu verbringen und, nicht selten, laut Spaß zu machen. 
Kommen wir zu dem Beispiel der byzantinischen Musik. Bis Ende der 80er  Jahre wurde  im Kloster 
Sambata de Sus hauptsächlich eine Kirchenmusik gesungen, die charakteristisch für Siebenbürgen ist. 
Dann  kamen  manche  der  Mönche  auf  die  Idee,  die  byzantinische  Musik  einzuführen,  ein  sehr 
schönes Genre übrigens. Die Weise  aber,  auf die die Brüder diese Musik einführen wollten, ohne 
Rücksicht  denen  gegenüber,  die  diese Musik  nicht  kannten  oder  singen  konnten,  stellte  sich  als 
flagranter Mangel an Liebe und Verständnis  für die Mitbrüder heraus, und auch Vater Teofil hatte 
darunter zu  leiden. Es handelt sich erneut um die Vergötterung eines Mittels – sei es von seltenem 
künstlerischen Finesse und großem geistlichen Wert –, um eine egoistische Selbstdarstellung, der der 
Blick auf das Ziel  fehlt. Das gilt auch  für die  Ikonen, wenn man  in  ihnen nur einen bestimmten Stil 
oder eine Schule der Malerei sieht, ohne dass die Ikone zu einem Fenster zu Gott und zu den Heiligen 
wird, die sie abbildet. Vater Teofil war der Ansicht, dass alle Dinge, die wir als Gläubige tun so getan 
werden  sollen, dass  sie uns  zu unserem Herrn  Jesus Christus bringen. Nicht  zu einer  Ikone, umso 
weniger zu einem Götzen, sondern zu Ihm selbst, lebendig und liebend, so wie die Evangelien und die 
Gottesdiensttexte Ihn darstellen.  



4 

 

Ich möchte gerne unterstreichen, dass Vater Teofil den Formen der Mönchsregel größte Bedeutung 
zuschrieb, entsprechend der kirchlichen Praxis, und dass er  sie auch  in  seinem eigenen  Leben mit 
Genauigkeit  angewendet hat. Er  verlangte auch  von den Menschen, die er betreute, dass  sie  sich 
dem von  ihm erstellten Programm für ein religiöses Leben unterordnen. Aber er wusste, dass diese 
Formen nur Hilfsmittel  sind, die uns in unserer menschlichen Schwachheit unterstützen, uns zu Hilfe 
kommen sollen. Durch sie kommen wir an die Erfahrung unserer Vorfahren. Sie sollen nicht ein Ziel in 
sich selbst sein. Somit füllte Vater Teofil diese Anordnungen durch seine Art zu  leben, durch seinen 
Glauben und machte sie  lebendig nicht nur für sich selbst, sondern auch für alle, die  in Kontakt mit 
ihm  kamen.  Ich  erinnere mich, mit wie  viel  Freude  er  bestimmte  Psalmen  rezitierte,  die  ihm  so 
vertraut geworden waren, als hätte er  sie  selbst geschrieben; an die Art, wie er uns während der 
Liturgie  den  Frieden  vermittelte  und,  zusammen mit  einem  allumfassenden  Lächeln,  zu  uns  „der 
Friede  sei  mit  euch“  sagte;  an  die  Freude,  mit  der  er  uns  das  Wort  Gottes  durch  die  Predigt 
verkündete; oder an  seine  freudestrahlende Entschlossenheit, mit der er die Fastenzeiten einhielt, 
obwohl er auch zu sagen pflegte: „Ich freue mich zu fasten, aber  ich freue mich auch darüber, dass 
nicht alle Tage Fastentage sind!“. 

All dies sind die Gründe, dass   Vater Teofil so  lebendig  in seinem Glauben wahrgenommen wurde. 
Persönlich muss  ich  sagen,  dass  er  der Mensch mit  dem  größten Glauben  an Gott  ist,  den  ich  je 
kennengelernt  habe,  in  dem  Sinne,  in  dem  der Hl. Maximos  der  Bekenner  den Glauben  und  das 
Gebet, wie  folgt, definiert: „Unaufhörlich  zu beten heißt, den Geist ewig mit Frömmigkeit und mit 
Sehnsucht bei Gott zu haben, an Ihm mit der ganzen Hoffnung festzuhalten, und Ihm zu vertrauen, in 
allem was man tut oder einem begegnet“. Diese Sehnsucht und diese Frömmigkeit waren die Quellen 
der  Freude  Vater  Teofils,  dessen  Gebet  immer mehr  und  immer  intensiver,  nach  dem Wort  des 
Heiligen Markus des Asketen „eine Freude, die Dank aufbringt“, wurde. 

Ich  habe  die  Gewissheit,  dass  wenn  wir  es  schaffen,  unseren  Glauben  mit  Frömmigkeit  und 
Sehnsucht zu leben, und unser Gebet zu einer Freude wird, die Dank erzeugt, werden wir die Kirche 
so  erleben, wie  Vater  Teofil  das  Kloster  definierte:    als  „Vorzimmer  des  Paradieses“,  „Pforte  des 
Himmels“,  „Haus  Gottes“  und  „Ort  der  Erfüllung“.  Diese  Freude,  die  aus  unserem  Glauben 
hervorgeht, wird auch  für unseren Nächsten eine Einladung  zum Ort der Erfüllung  sein, unter der 
Obhut unseres himmlischen Vaters und in der geschwisterlichen Gemeinschaft. 

 

Weihbischof + Sofian von Kronstadt               24.02.2012 

 

Übersetzung 

Maria Dragan 


