Vater Teofil und die Beziehung zu dem lebendigen Gott — unser Vater

Vor Kurzem schrieb mir ein junger Mann: ,,... das schwerwiegendste Problem in unserer Kirche ist die
Tatsache, dass irgendetwas uns daran hindert, authentisch zu sein. Und eben deswegen iiberzeugt
die Predigt nicht, weil jenseits des GruBes <GriR Gott!>, der gemeinsamen Mahlzeiten der
Gemeinden, die die Partys ersetzt haben, der byzantinischen Musik, die den Rock ersetzt hat, der
Wande, an denen nicht mehr Posters, sondern lkonen hdngen, etc., jenseits all dieser Tatbestande,
viele von uns unberiihrt bleiben; der GruB <Christus ist in unserer Mitte> gelangt nicht in unser
Bewusstsein. Ich kann nicht genau sagen, was es ist. Eine Blockade? Ein Mangel an Reife? Ein
Steckenbleiben in der Phase der <ersten Schritte>? Ein Mangel an Sehnsucht nach Gott?“

Obwohl bereits neulich erwdhnt, wiirde ich sagen, dass dieses Problem schon so alt ist wie das
Christentum, wie die Menschheit selbst, und es beruht auf einer Schwachheit des Menschen, sich auf
das Wesentliche zu konzentrieren, sowie auf einer orientierungslosen, manchmal pharisderhaften
Aufmerksamkeit fiir die Details. So schreibt man infolge der Leidenschaften, von denen man
bestimmt wird, den Details ein Ubertriebenes Gewicht zu, und man hédlt die Methoden
falschlicherweise fir das Ziel, die Details fliir das Ganze, das Sekundare fiir das Wesentliche, den
Egoismus fiir wahre Liebe, die Kommunikation fiir die Verbundenheit, die Formen fiir den Inhalt, das
Behaupten des eigenen Willens fiir einen Dienst Gottes, die religiose Ideologie fir den Glauben.
Erinnern wir uns nur daran, wie im Himmel Adam den Apfel der Fiirsorge fiir die Schopfung vorzog,
wie Esau sein Recht eines Erstgeborenen seinem Bruder Jakob fiir eine Schale Erbsen verkauft hat,
wie die Jinger unseres Erretters, wahrend Er Gber das unmittelbar bevorstehende Ereignis seiner
erlésenden Opfergabe sprach — Ausdruck einer vollkommenen Selbstlosigkeit im liebenden Dienst —
daran dachten, wer unter ihnen der GroRte sei.

Vater loanichie Balan bat Anfang der 90er Jahre Vater Teofil, ihm Material iber die Wiederbelebung
des Monchstums zu geben. Er antwortete, etwas enttduscht von der Lage des zeitgendssischen
Monchstums, dass er liber nichts zu schreiben habe. Denn die Wirklichkeit zeige, nicht nur im Kloster
Sambata, sondern auch in anderen Kldstern, dass das, was eine monastische Gemeinde sein sollte -
also eine Gemeinschaft von Bridern oder Schwestern in Christus - zu oft nur bloR ein
Zusammenleben von Junggesellen bleibe: Die Monche oder Nonnen versuchten in den Klostern,
lediglich ihre eigenen Ansichten Uber den Glauben und das Leben zu duBern, eventuell sogar ein
moglichst individualistisches und bequemes Leben zu fiihren, in dem kleinere oder grofRere Mangel
und Leidenschaften sich gut verstecken und pflegen lassen; und all das unter dem Vorwand, Gott zu
dienen.

Im Hinblick auf den priesterlichen Dienst bedauerte Vater Teofil, dass viele Kleriker keine
Gottesmenschen seien, die in einer engen Beziehung zu Gott leben, sondern einfache kirchliche
Beamte. Er wollte diesbeziiglich an ein Wort erinnern, das Vater Arsenie Boca an die
Theologiestudenten richtete: , Passt auf, damit ihr nicht Priester werdet bevor ihr Christen seid!”“.

Was das Leben der Laien anbelangt, stellte Vater Teofil traurig fest, dass diese oft aus eigenniitzigen
Grinden zur Kirche gehen oder beten, dass sie religiose Praktiken ausfiihren, ohne sie verstehen zu
wollen, nur weil sie von Gott etwas verlangen, oder Gott bitten wollen, sie fiir ihre Siinden nicht zu
bestrafen. Sie verhalten sich Gott gegeniber, wie Vater Teofil sagte , wie gegenlber einem Spender —
von dem man etwas zu verlangen hat -, oder einem Terroristen — den man fiirchtet”. Der Vater
bedauerte ein Verhaltnis zu Gott aus einfacher Gewohnheit oder wegen Aberglaubens. Ich erinnere
mich, wie er bei einer Beerdigung in der Gegend von Fagaras beobachtet hat, dass dem Verstorbenen
eine Minze in die Hand gelegt wurde, damit dieser, nach lokalem Brauch, bei den himmlischen
Zollamtern zahlen kdnne. Sehr traurig dariber, dass die Priester diese Gewohnheit nicht korrigierten,

1



hat der Vater den Gemeindepriester darauf aufmerksam gemacht. Die Antwort lautete, dass dies ein
alter Brauch sei, den die Menschen nicht gerne aufgeben mdéchten. Dazu hat Vater Teofil folgendes
gesagt: , Wenn wir (als Priester) nicht einmal die Kraft haben, solche Brauche zu entwurzeln, dann
haben wir Gberhaupt keine Kraft“ und ,Unsere Christen halten von ihrem Glauben genau so viel, wie
der Tote von der Miinze”.

Was ist mit uns los? In unserem Wunsch, oft in gutem Glauben, Gott zu dienen, werden wir zu
formlich. Wir mochten das, was der eine oder andere Heilige getan oder gedacht hat, kopieren, und
wir vergessen dabei zuzuhdren, was Gott uns im Hinblick auf unsere konkrete Lage zu sagen hat. Wir
schaffen es nicht, die vielen Beispiele aus der Tradition der Kirche in unserem Leben neu zu denken
und anzuwenden, und sie nicht nur duBerlich, formal zu kopieren. Anstatt uns Gott und unseren
Mitmenschen durch die Formen, die gut und vonnéten sind, anzundhern, grenzen wir uns somit
immer mehr in unsere eigene Welt ab; statt selbstlos zu werden, pflegen wir unsere Selbstsucht;
statt zu versuchen, Gottes Wille zu erfiillen, tun wir das, was wir entscheiden, dass es Gottes Wille
sei; statt unsere Verbundenheit durch den Glauben wachsen zu lassen, indem wir uns unseren
Mitmenschen 6ffnen, richten wir Ideologien vor uns auf, die unsere Lebenseinstellung einschranken,
uns von Gott entfernen und von den anderen Menschen abspalten. Wenn man nicht in einer
lebendigen Beziehung zu Gott und zu den Mitmenschen lebt, beschrankt man sich auf duBerliche,
oft heuchlerische Anpassung an bestimmte Normen religiosen Verhaltens. In der gleichen Weise,
wie die Gelehrten und Pharisder aus der Zeit Jesu, toten wir das Leben ab um der Formen willen,
statt die Formen im Dienst des Lebens zu nutzen.

All diese Arten vom fehlerhaftem Bezug zu Gott charakterisierte Vater Teofil durch die Formel:
,gesellschaftlich in der Religion leben, statt religios in der Gesellschaft”, das heift, die Beziehung zu
Gott und den religiosen Ausdruck auf eine einfache, inhaltlose Praktik zu reduzieren. Mit den
Worten seiner Ehrwiirden bedeutet dies: , Gottes Werk mit dem Gesicht auf die Menschen gerichtet
zu tun”. Wenn man, zum Beispiel, betet, um gesehen zu werden, fastet, um gelobt zu werden,
bestimmte religiose Rituale ausfihrt, nur weil die Sitte das vorsieht, gut predigt, um Lob zu ernten,
und vieles mehr. Nun, ausgerechnet dieser Bezug zu Gott im Blick auf sich selbst oder auf den
anderen, diese Reduzierung des Religiosen auf das Soziale und des Ziels auf die Mittel ist es, was
unser religioses Verhalten oft nur férmlich macht, rituell, ohne Inhalt, ohne Sinn und daher ohne
Leben.

Dieser falschen Weise, das Religiose zu leben, hat Vater Teofil in seinem eigenen Leben eine
lebendige Beziehung zu Gott entgegen gestellt, zu Gott, den er verstand, erlebte und sich vorstellte
als ,Vater”, als ,gltig und menschenliebend”, als ,Gott der Barmherzigkeit, der Gnade und der
Menschenliebe”, der uns liebt, uns hilft, uns zu sich ruft, uns schiitzt, uns gegeniiber gnadenvoll ist,
uns sogar anldchelt und uns einladt, zuriickzulacheln. Es ware zu wiinschen, wenn die Beziehung zu
Gott durch Lacheln, als Ausdruck einer delikaten Vertrautheit der Liebesbeziehung zu Ihm, bei den
Christen ofter vorhanden ware. Vater Teofil pflegte ein Wort von Vater Serafim Popescu zu
erwdhnen: ,,Das Christentum ist Belebung, nicht Erstarrung!“

Vater Teofil hat diese Vertrautheit in der Beziehung zu Gott gewonnen, weil er, Mdnch geworden,
sich nicht begnilgte mit der dulRerlichen Anpassung an einen gewissen Lebensstil — sei er monastisch
und vollkommen —, sondern neben der Einreihung in Formen, groRes Gewicht auf die lebendige
Beziehung zu Gott gelegt hat, den er als liebenden und schiitzenden Vater wahrnahm. Vater Teofil
hat immer seine Gedanken und Taten auf Gottes lebendigem Wort aus den Evangelien abgestimmt.
Als man ihn fragte, wie er abends agiere, wenn er mide ist und seinen Gebetskanon nicht mehr
erfullen kann, antwortete er ganz unférmlich, dass nachdem er ein kurzes Gebet gesprochen habe ,
,gehe er schlafen”. Und er ging tatsachlich schlafen. Am nachsten Tag aber stand er sehr friih auf,
sodass er zwei, drei Stunden im Gebet, mit Lesen und Meditation verbringen konnte, bevor er zum
Kirchengebet ging. Falls er abends an einer Konferenz teilnahm, die sich bis spéat in die Nacht mit den

2



anschlieRenden Diskussionen und Beichten hinzog, sodass er keine Gelegenheit mehr zu beten hatte,
war er der Ansicht, dass Gott von ihm den geleisteten Dienst annehmen werde, ohne dass Er von ihm
das verlange, was ihm unmoglich zu erfiillen gewesen ist. Er blieb ohne Antwort auf manche
Gestandnisse von Monchen, die sagten, dass sie noch ihren Gebetskanon von ein paar Monaten
nachzuholen hatten, und konnte nicht glauben, dass Gott so etwas verlangen wirde. Er sagte, dass er
das Jesusgebet mit Freude spreche, und kénne sich nicht vorstellen, dass Gott ihn tadeln wirde:
,Siehst du, Teofil, du hattest noch tausendmal das Gebet sagen kdénnen, das hast du aber nicht
gemacht!”. Wenn er sich beim Gebet an ein schones Gedicht von Mutter Teodosia Zorica Latcu
erinnerte, so rezitierte er vor Gott das Gedicht, und sagte dann ,Oh Gott, was fiir ein schones
Gedicht, nicht wahr?“. Auf Vater loanichie Balans Frage, wie er gegen die Mudigkeit kimpfe — und
die Worte sind im rumanischen Paterikon enthalten — antwortet Vater Teofil direkt: ,Ich gehe
schlafen”. Auf die Frage: ,,Welches Gebet sei am starksten?“, auf die man gewdhnt ist zu horen, dass
es das Mitternachtsgebet sei, antwortete Vater Teofil: ,Es ist das Gebet, das dich am nachsten zu
Gott bringt”.

Wie wiirde Vater Teofil zu den Sachverhalten stehen, die unser junger Mann in seinem Brief
erwdhnt? Wir merken in der Tat sehr oft, dass wir, die wir uns glaubig nennen, lGberhaupt kein
Bewusstsein und keine Empfindung unserer Zugehorigkeit zum Leib Christi haben, oder zur Kirche, in
die wir gerufen sind, eine Gemeinschaft der Briider und Schwestern zu bilden, die in Verbundenheit
leben. Was die Ménche betrifft, sagte Vater Teofil, dass diese leider nicht sehr viele soziale Tugenden
hatten; deren Briider oder Schwestern seien ihnen oft gleichgliltig. Wenn sich zum Beispiel zwei
Monche gestritten hatten, trennten sie sich sehr leicht, gingen jeder in seine Zelle, die Tir hinter sich
zuschlagend und ohne jede Nachsicht fiir den anderen. Somit kann die rein formale Art, sich auf den
Anderen zu beziehen, nicht berschritten werden. Obwohl die Deontologie in der monastischen,
klerikalen und auch in der Welt der Laien ein bestimmtes Verhalten oder bestimmte
Hoflichkeitsregeln vorschreibt, wie der Grufl ,GriB Gott“, sind diese oft inhaltslos. Sie werden
ausgefihrt oder erfillt, ohne dass diejenigen, die sie benutzen, auch denken und empfinden, was sie
sagen. In Bezug auf die ,gemeinsamen Mabhlzeiten der Gemeinden, die die Partys ersetzt haben”,
erinnerte Vater Teofil an die Worte eines Vaters aus dem Paterikon, die an einen Menschen gerichtet
waren, der als ehemaliger Senator pro Forma Monch geworden war: ,,Du hast den Senator verloren
und den Moénch nicht gewonnen®. Dies erwahnte Vater Teofil im Hinblick auf die vielen Kandidaten
zum Monchtum, die die Welt verlieRen, ins Kloster kamen, das mdnchische Gewand anzogen, sich
aber nicht von dem monastischen Geist und Gefiihl durchdringen lieRBen. Wie oft passiert es leider in
unserer Diaspora, dass die kirchlichen Patronatsfeste zu gemeinen Volksfesten reduziert werden. Das
bedeutet, dass die Menschen das Fest der Kirche einfach missbrauchen. Sie nehmen dessen
religiosen, christlichen Charakter nicht wahr, oder dieser interessiert sie nicht, sondern sie benutzen
das Fest als Gelegenheit, Zeit mit den anderen zu verbringen und, nicht selten, laut Spal8 zu machen.
Kommen wir zu dem Beispiel der byzantinischen Musik. Bis Ende der 80er Jahre wurde im Kloster
Sambata de Sus hauptsachlich eine Kirchenmusik gesungen, die charakteristisch fur Siebenbiirgen ist.
Dann kamen manche der Mdénche auf die Idee, die byzantinische Musik einzufiihren, ein sehr
schones Genre (ibrigens. Die Weise aber, auf die die Briider diese Musik einfiihren wollten, ohne
Ricksicht denen gegeniiber, die diese Musik nicht kannten oder singen konnten, stellte sich als
flagranter Mangel an Liebe und Verstandnis fur die Mitbriider heraus, und auch Vater Teofil hatte
darunter zu leiden. Es handelt sich erneut um die Vergbtterung eines Mittels — sei es von seltenem
kiinstlerischen Finesse und groRem geistlichen Wert —, um eine egoistische Selbstdarstellung, der der
Blick auf das Ziel fehlt. Das gilt auch fiir die lkonen, wenn man in ihnen nur einen bestimmten Stil
oder eine Schule der Malerei sieht, ohne dass die lkone zu einem Fenster zu Gott und zu den Heiligen
wird, die sie abbildet. Vater Teofil war der Ansicht, dass alle Dinge, die wir als Gldubige tun so getan
werden sollen, dass sie uns zu unserem Herrn Jesus Christus bringen. Nicht zu einer Ikone, umso
weniger zu einem Go6tzen, sondern zu IThm selbst, lebendig und liebend, so wie die Evangelien und die
Gottesdiensttexte lhn darstellen.



Ich mochte gerne unterstreichen, dass Vater Teofil den Formen der Mdnchsregel groRte Bedeutung
zuschrieb, entsprechend der kirchlichen Praxis, und dass er sie auch in seinem eigenen Leben mit
Genauigkeit angewendet hat. Er verlangte auch von den Menschen, die er betreute, dass sie sich
dem von ihm erstellten Programm fiir ein religiéses Leben unterordnen. Aber er wusste, dass diese
Formen nur Hilfsmittel sind, die uns in unserer menschlichen Schwachheit unterstiitzen, uns zu Hilfe
kommen sollen. Durch sie kommen wir an die Erfahrung unserer Vorfahren. Sie sollen nicht ein Ziel in
sich selbst sein. Somit fillte Vater Teofil diese Anordnungen durch seine Art zu leben, durch seinen
Glauben und machte sie lebendig nicht nur flr sich selbst, sondern auch fiir alle, die in Kontakt mit
ihm kamen. Ich erinnere mich, mit wie viel Freude er bestimmte Psalmen rezitierte, die ihm so
vertraut geworden waren, als hatte er sie selbst geschrieben; an die Art, wie er uns wahrend der
Liturgie den Frieden vermittelte und, zusammen mit einem allumfassenden Lacheln, zu uns ,der
Friede sei mit euch” sagte; an die Freude, mit der er uns das Wort Gottes durch die Predigt
verkiindete; oder an seine freudestrahlende Entschlossenheit, mit der er die Fastenzeiten einhielt,
obwohl er auch zu sagen pflegte: ,Ich freue mich zu fasten, aber ich freue mich auch dariber, dass
nicht alle Tage Fastentage sind!”“.

All dies sind die Griinde, dass Vater Teofil so lebendig in seinem Glauben wahrgenommen wurde.
Persdnlich muss ich sagen, dass er der Mensch mit dem groBten Glauben an Gott ist, den ich je
kennengelernt habe, in dem Sinne, in dem der HI. Maximos der Bekenner den Glauben und das
Gebet, wie folgt, definiert: ,Unaufhorlich zu beten heillt, den Geist ewig mit Frommigkeit und mit
Sehnsucht bei Gott zu haben, an Ihm mit der ganzen Hoffnung festzuhalten, und Ihm zu vertrauen, in
allem was man tut oder einem begegnet”. Diese Sehnsucht und diese Frommigkeit waren die Quellen
der Freude Vater Teofils, dessen Gebet immer mehr und immer intensiver, nach dem Wort des
Heiligen Markus des Asketen ,eine Freude, die Dank aufbringt”, wurde.

Ich habe die Gewissheit, dass wenn wir es schaffen, unseren Glauben mit Frommigkeit und
Sehnsucht zu leben, und unser Gebet zu einer Freude wird, die Dank erzeugt, werden wir die Kirche
so erleben, wie Vater Teofil das Kloster definierte: als ,Vorzimmer des Paradieses”, , Pforte des
Himmels“, ,Haus Gottes” und ,Ort der Erfullung”. Diese Freude, die aus unserem Glauben
hervorgeht, wird auch fiir unseren Nachsten eine Einladung zum Ort der Erfillung sein, unter der
Obhut unseres himmlischen Vaters und in der geschwisterlichen Gemeinschaft.

Weihbischof + Sofian von Kronstadt 24.02.2012

Ubersetzung

Maria Dragan



